
 

 EINFÜHRUNG ZUR SONDERAUSGABE 

KIRCHENRECHT INTERKULTURELL 

BURKHARD JOSEF BERKMANN  
 

 ISSN 2749-2826, DOI 10.5282/nomokanon/324 veröffentlicht am 31.12.2025 

 

  



BERKMANN, EINFÜHRUNG KIRCHENRECHT INTERKULTURELL  NomoK@non  

 

ISSN 2749-2826, DOI 10.5282/nomokanon/324   1 

KIRCHENRECHT INTERKULTURELL 

Einführung zur Sonderausgabe 
VON BURKHARD JOSEF BERKMANN 
 

Kann es eine einzige und einheitliche Rechtsordnung für die ganze Erde geben? Das universale 

Kirchenrecht erhebt diesen Anspruch. Zumindest gilt es für alle lateinischen Katholiken, also 

etwa 1,3 Milliarden Menschen, die zwar derselben Glaubensgemeinschaft angehören, aber über 

den gesamten Erdball verstreut in den verschiedensten kulturellen Räumen leben. Dieses 

universale Kirchenrecht wird in Rom geschaffen und setzt damit weitgehend einen westlichen 

Hintergrund voraus. An anderen Orten wird es nicht selten als fremd erlebt.1 Mehr noch: Nicht 

nur die Gesetzgebung, sondern auch die Rechtsprechung in der Kirche gipfelt in zentralen 

Höchstgerichten in Rom. Etwa die Römische Rota wendet dieselben auf Latein verfassten 

Canones auf Ehesachen aus der ganzen Welt an, wo doch gerade Ehe und Familie ein 

Musterbeispiel für kulturelle Verschiedenheit darstellen. Wie geht die Rota damit um? 

Da war zum Beispiel eine 16-jährige Frau in Abidjan (Elfenbeinküste). Mit Zahlung einer 

Brautgabe erfolgte ein abrupter Übergang von ihrer Schule in das Haus des Mannes, der meinte, 

sie sei von ihm schwanger.2 Die Ehe wurde mangels Urteilsvermögens der Frau für nichtig 

erklärt. In Jerusalem war eine Ehe zu prüfen, die von den Eltern arrangiert wurde. Die 16-jährige 

Frau vertraute ihnen, dass sie mit dem 29-jährigen Mann die richtige Wahl für sie getroffen 

hätten. Sie kannte ihn gar nicht. Allerdings stellte sich heraus, dass der Mann unfruchtbar war. 

In der christlichen Diaspora war die Geburt von Kindern aber eine kulturelle und soziologische 

Notwendigkeit. Das war das Hauptziel der Frau. Die Ehe wurde wegen Eigenschaftsirrtums für 

nichtig erklärt.3 Mmaju Eke befasste sich in einer 2013 erschienen Studie mit dem Thema der 

Polygynie im Igboland (Nigeria).4 Einen Hauptgrund für diese Praxis erblickt er im unbedingten 

Erfordernis von Nachkommenschaft. 

Die Ehe eines Königs blieb kinderlos. So trennte er sich von seiner Ehefrau und heiratete seine 

Konkubine, mit der er bereits einen Sohn hatte. Die erste Ehe wurde auf teilkirchlicher Ebene 

aufgelöst. Rom widersprach dem und verlangte, dass der König zu seiner ersten Frau 

zurückkehrt. Um welchen König handelt es sich hier? Es war kein afrikanisches 

Stammesoberhaupt, sondern der fränkische König Lothar II. (855-869), die erste Frau hieß 

Theutberga, die zweite Waldrada. Die Auflösung wurde im Jahr 862 von der Synode von Aachen 

 

1 Z.B. Betengne, Jean Paul, Culture canonique et cultures juridiques en Afrique, in: Miñambres, Jesús (Hg.), Diritto canonico e culture 

giuridiche nel centenario del Codex Iuris Canonici del 1917. Atti del XVI Congresso internazionale della Consociatio Internationalis 

Studio Iuris Canonici Promovendo, Roma, 4-7 ottobre 2017, Roma 2019, 639-656, 643. 

2 Tribunal Rotae Romanae, Sententia definitiva (27.02.2004), in: RRDec: 96 (2013) 158-169. 

3 Tribunal Rotae Romanae, Sententia definitiva (15.06.1989, in: RRDec: 81 (1994) 423-435. Der Fall wurde auf das Ehehindernis der 

Impotenz geprüft, doch konnte es nicht vollständig bewiesen werden. 

4 Eke, Mmaju, Denial of catholic funeral rites and irregular marriages in Igboland/Nigeria. A canonical-pastoral analysis of cc. 1176 

and 1184 CIC, elektronische Hochschulschrift, 2014, at: https://edoc.ub.uni-muenchen.de/16793/ (Zugriff am: 08.01.2026). 



BERKMANN, EINFÜHRUNG KIRCHENRECHT INTERKULTURELL  NomoK@non  

 

ISSN 2749-2826, DOI 10.5282/nomokanon/324   2 

ausgesprochen.5 Die maßgeblich beteiligten Bischöfe von Köln und Trier wurden im folgenden 

Jahr exkommuniziert.6 

Die Beispiele genügen, um die Problematik zu veranschaulichen. Angesichts der kulturellen 

Vielfalt ertönt häufig der Ruf nach Inkulturation. Damit ist meistens die Inkulturation des 

Glaubens oder des Evangeliums gemeint. Kann, soll und muss aber auch das Kirchenrecht 

inkulturiert werden? Ein Autor wie Yatala Nsomwe Ntambwe würde das ablehnen. Er sagt das 

Evangelium ist unwandelbar und muss die Kulturen von innen her verwandeln. Vom Recht wird 

stattdessen die Anpassung an kulturelle Wirklichkeiten erwartet.7 Andere Autoren wie Betengne 

würden die Frage hingegen bejahen. Ihm zufolge dient das Kirchenrecht der Verkündigung des 

Evangeliums und dieses wiederum muss inkulturiert werden. Er wünscht, dass sich die 

kanonischen Normen in das tägliche Leben der Gläubigen einfügen, sodass sie allmählich 

kulturelle Elemente werden.8  

In der Tat lehrte bereits das Zweite Vatikanische Konzil im Missionsdekret Ad gentes (Art. 19): „Der 

Glaube wird in angepasster Katechese gelehrt, in einer dem Volkscharakter harmonierenden 

Liturgie gefeiert und findet durch entsprechende kirchliche Gesetzgebung Eingang in die 

wertvollen Einrichtungen und Gepflogenheiten des Landes.“ In den beiden kirchenrechtlichen 

Kodizes wurde der Begriff „Inkulturation“ vermieden, weil er ein Neologismus sei.9 Das 

Abschlussdokument der Bischofssynode vom 26. Oktober 2024 wünscht aber wieder, dass der 

Glaube auf inkulturierte Weise gelehrt wird und empfiehlt dafür unter anderem angemessene 

disziplinäre Ausdrucksformen.10 Mit der Disziplin ist die kanonische Ordnung gemeint.11 

Erst wenige Kanonisten und Kanonistinnen befassten sich mit der Inkulturation des 

Kirchenrechts. Dazu schlagen sie bekannte Instrumente vor: Aufwertung der dezentralen 

Gesetzgeber, Ausbau des Partikularrechts, Kanonisierung des traditionellen Rechts,12 

Konkordate, Akkomodationsdekrete, Bildung gesetzwidrigen Gewohnheitsrechts13 sowie die 

Schaffung regionaler Dienste und Ämter14. Dahinter steht oft die Vorstellung, einen 

vorhandenen Rechtsbestand an lokale Besonderheiten anzupassen, damit er leichter 

angewandt und befolgt werden kann. 

Müsste die Reflexion aber nicht viel tiefer und grundsätzlicher ansetzen? Zunächst stellt sich die 

Frage: Inwiefern ist Religion etwas Kulturelles oder Transkulturelles? Inwiefern ist Recht etwas 

Kulturelles oder Interkulturelles? Die Grenze zwischen dem unveränderlichen göttlichen Recht 

 

5 Bauer, Thomas G., Rechtliche Implikationen des Ehestreites Lothars II. Eine Fallstudie zu Theorie und Praxis des geltenden 

Eherechts in der späten Karolingerzeit, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte. Kanonistische Abteilung 80 (1994) 

41-87, 78. 

6 Fuhrmann, Horst, Art. Gunther, in: Neue Deutsche Biographie 7 (1966) 324, at: https://www.deutsche-

biographie.de/pnd137446934.html#ndbcontent (abgerufen am 29.12.2025). 

7 Yatala Nsomwe Ntambwe, Constantin, Le droit ecclésial et la «canonisation» du droit coutumier en Afrique subsaharienne. Pour 

un droit canonique africain, in: Revue des sciences religieuses 84 (2010) 245-262, Rn. 7. 

8 Betengne, Culture canonique et cultures juridiques en Afrique (Anm. 1), 647f. 

9 Siehe: Nuntia 11 (1980) 56. Vgl. Nedungatt, George, Evangelization of Peoples (cc. 584-594), in: Ders. (Hg.), A guide to the Eastern 

Code. A commentary on the code of canons of the Eastern Churches (= Kanonika 10), Roma 2002, 403-430, 409. 

10 XVI. Ordentliche Generalversammlung der Bischofssynode, Schlussdokument “Für eine synodale Kirche: Gemeinschaft, Teilhabe 

und Sendung“ (26.10.2024), Art. 125 lit. b). 

11 Vgl. Witsch, Norbert, Art. Disziplin, in: LKRR 1, 653-654. 

12 Yatala Nsomwe Ntambwe, Le droit ecclésial (Anm. 7), Rn. 40. 

13 Mühlsteiger, Johannes, Rezeption - Inkulturation - Selbstbestimmung. Überlegungen zum Selbstbestimmungsrecht kirchlicher 

Gemeinschaften, in: ZKTh 105 (1983) 261-289, 261. 

14 Hallermann, Heribert, Inkulturation als Instrument zur Flexibilisierung des Kirchenrechts?, in: AfkKR 108 (2021) 563-602, 588-590. 



BERKMANN, EINFÜHRUNG KIRCHENRECHT INTERKULTURELL  NomoK@non  

 

ISSN 2749-2826, DOI 10.5282/nomokanon/324   3 

und dem wandelbaren rein kirchlichen Recht ist schwer zu ziehen.15 Führt die Unterscheidung 

zwischen einem festen Kern und einer weichen Schale16 nicht zu der Vorstellung, die Schale sei 

ohne Bezug zum Kern und daher beliebig austauschbar? In welchem Ausmaß ist das 

Kirchenrecht wirklich ein westliches Produkt? Noch 300 Jahre nach der Christianisierung des 

Frankenreichs17 hatte König Lothar II Probleme mit der Einehe und mit der Unauflöslichkeit. 

Heute erleben wir eine zunehmende Diskrepanz zwischen der katholischen und der westlichen 

Ehevorstellung, wenn wir nur an Scheidung und Gleichgeschlechtlichkeit denken. Auch im 

Westen musste das Christentum einst inkulturiert werden und heute könnte man eher von einer 

Exkulturation sprechen. 

Inkulturation birgt das Risiko, wie eine Einbahnstraße verstanden zu werden. Ein Geber 

übermittelt eine Gabe an einen Empfänger und damit sie leichter angenommen werden kann, 

wird sie in eine andere Verpackung gesteckt. Aber gibt es nicht auch eine Rückwirkung? Geht es 

nicht vielmehr um eine wechselseitige Beziehung? Durch die interkulturelle Begegnung 

verändert sich das Kirchenrecht auch in den alten christlichen Territorien. Hat es nicht in jeder 

Epoche aus den Rechtskulturen geschöpft, denen es begegnet ist:18 Am Anfang das römische 

Recht, später z.B. das germanische Recht und in der Neuzeit bildete sich infolge der weltweiten 

Erfahrungen das Missionsrecht?  

Theologen wie Josef Ratzinger,19 Klaus Vellguth,20 Thomas Fornet-Ponse21 und Franz Gmainer-

Pranzl22 distanzierten sich zunehmend vom Begriff der Inkulturation, indem sie ihn durch 

„Interkulturalität“ oder Ähnliches ersetzten. Müsste nicht dasselbe für die Kanonistik gelten? Der 

Titel der Sonderausgabe heißt daher bewusst nicht „Inkulturation des Kirchenrechts“, sondern 

„Kirchenrecht interkulturell“. Wenn sich die in Deutschland ansässige Internetzeitschrift 

NomoK@non damit befasst, dann nicht als ein Thema, das nur ferne Länder betrifft, sondern 

genauso die Kirche vor Ort.  

Im Zusammenhang mit der Sonderausgabe veranstaltete die Internetzeitschrift am 22.11.2024 

an der Ludwig-Maximilians-Universität München ein NomoK@non-Fachkolloquium zum selben 

Thema. Die Referenten und Diskutanten waren Prof. Dr. Matthias Pulte von der Johannes-

Gutenberg-Universität Mainz und JProf. Dr. Jean Olivier Nke-Ongono von der LMU München. Mit 

kulturellen Wechselwirkungen im Kirchenrecht befasst sich Pulte schon in seiner 

Habilitationsschrift von 2006 „Das Missionsrecht – ein Vorreiter des universalen Kirchenrechts. 

Rechtliche Einflüsse aus den Missionen auf die konziliare und nachkonziliare Gesetzgebung der 

 

15 Vgl. Pree, Helmuth, The divine and the human of the ius divinum, in: Torfs, Rik (Hg.), In diversitate unitas. Monsignor W. Onclin 

Chair, Leuven 1997, 23-41, 39. 

16 Die plakative Unterscheidung von Fornet-Ponse zwischen „Pfirsichmodell" und „Zwiebelmodell" lässt sich auch auf das 

Kirchenrecht übertragen, vgl. Fornet-Ponse, Thomas, Interkulturelle Theologie als Transformation der Theologie, in: Krämer, Klaus / 

Vellguth, Klaus (Hg.), Inkulturation. Gottes Gegenwart in den Kulturen (= ThEW 12), Freiburg i.Br. 2017, 348-359, 354. 

17 Taufe seines Vorgängers Chlodwig um das Jahr 500 in Reims. 

18 Vgl. Betengne, Culture canonique et cultures juridiques en Afrique (Anm. 1), 643. 

19 Ratzinger, Josef, Glaube - Wahrheit - Toleranz, Freiburg i.Br. 2017, 53. 

20 Vgl. Vellguth, Klaus, In der Begegnung der Kulturen, in: Krämer, Klaus / Vellguth, Klaus (Hg.), Inkulturation. Gottes Gegenwart in 

den Kulturen (= ThEW 12), Freiburg i.Br. 2017, 300-321, 316. 

21  

Fornet-Ponse, Thomas, Interkulturelle Theologie als Transformation der Theologie, in: Krämer, Klaus / Vellguth, Klaus (Hg.), 

Inkulturation. Gottes Gegenwart in den Kulturen (= ThEW 12), Freiburg i.Br. 2017, 348-359, 350. 

22 Gmainer-Pranzl, Franz, Theologie Interkulturell und Studium der Religionen. Zur Theorie christlicher Glaubensverantwortung im 

Horizont von Pluralität und Globalität, in: Gmainer-Pranzl, Franz / Hoff, Gregor Maria (Hg.), Das Theologische der Theologie. 

Wissenschaftstheoretische Reflexionen - methodische Bestimmungen - disziplinäre Konkretionen (= Salzburger theologische 

Studien 62), Innsbruck / Wien 2019, 163-178, 166f. 



BERKMANN, EINFÜHRUNG KIRCHENRECHT INTERKULTURELL  NomoK@non  

 

ISSN 2749-2826, DOI 10.5282/nomokanon/324   4 

lateinischen Kirche“23. Nke Ongono verfasste an der Päpstlichen Universität Urbaniana in Rom 

seine kanonistische Doktorarbeit mit über die Priesterbesoldung im Kamerun24 und dozierte am 

kirchenrechtlichen Institut seiner Heimatsuniversität in Yaoundé. Beide Referate sind Teil der 

Sonderausgabe.  

Außerdem enthält sie die Beiträge zweiter weiterer internationaler, mit dem Klaus-Mörsdorf-

Studium für Kanonistik in München verbundener Experten. Prof. Dr. Yves Kingata von der 

Universität Regensburg untersucht in seinem Artikel „Verwandtschaftsbeziehungen in der 

Tradition der Bayansi der Demokratischen Republik Kongo und Elternrecht. Ein problematisches 

Spannungsverhältnis?“ die Folgen einer matrilinearen Stammesorganisation für das staatliche 

und kirchliche Recht. Der indische Subkontinent zeichnet sich nicht nur durch eine Vielfalt an 

Kulturen, Religionen und Sprachen aus, sondern auch durch innerkatholische Vielfalt, wo drei 

verschiedene katholische Kirchen eigenen Rechts zusammenleben. Mit den Chancen und 

Schwächen dieser Struktur befasst sich Dr. Mons Kurian Arakkal in seinem Artikel “The 

Coexistence of three Sui Iuris Churches in India. Advantages and Disadvantages“. 

Auf jeden Fall regen die interkulturellen Problematiken, die in der Sonderausgabe angesprochen 

werden, zum kanonistischen Diskutieren und Weiterdenken an. In diesem Sinne ist eine 

inspirierende Lektüre garantiert.  

Burkhard Josef Berkmann (Herausgeber), 

am 31. Dezember 2025 

 

23 Pulte, Matthias, Das Missionsrecht, ein Vorreiter des universalen Kirchenrechts. Rechtliche Einflüsse aus den Missionen auf die 

konziliare und nachkonziliare Gesetzgebung der lateinischen Kirche (=Studia Instituti Missiologici Societatis Verbi Divini 87), 

Nettetal 2006. 

24 Nke Ongono, Jean Olivier, Le droit oublié de la subsistance des prêtres, Paris 2022. 


